
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

V domenica del tempo 
ordinario
Is 58,7-10; Sal 111 (112); 1Cor 2,1-5; Mt 5,13-16

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 6 2026

UNA LUCE FRA LE TENEBRE

La prima lettura, tratta dal libro del profeta Isaia, è un bra-
no che andrebbe letto anche con ciò che lo precede. Di 
fatto il profeta denuncia una sorta di atteggiamento reli-

gioso puramente devozionistico, che mira all’osservanza di prati-
che, riti, precetti con il solo fine o illusione che tale rigorosa osser-
vanza basti, sia «sufficientemente» necessaria a garantire la pro-
pria salvezza e, ancor peggio, convincendosi che in tal modo si 
adempie alla volontà di Dio.

A questi desideri o aspirazioni religiose, che si servono del 
digiuno come di un pretesto per pacificare la coscienza, ma in 
realtà non mettono in questione l’ingiustizia nei rapporti sociali 
– e potremmo aggiungere anche ecclesiali – si contrappone il 
«desiderio», ovvero la «preferenza», del Signore: «Così dice il Si-
gnore: “Non consiste forse [il digiuno che voglio] nel dividere il 
pane con l’affamato, nell’introdurre in casa i miseri, senza tetto, 
nel vestire uno che vedi nudo, senza trascurare i tuoi parenti?”».

Ed è a questo punto che si inserisce l’immagine della luce: 
«Allora la tua luce sorgerà come l’aurora, la tua ferita si rimargi-
nerà presto. Davanti a te camminerà la tua giustizia, la gloria del 
Signore ti seguirà (...) allora brillerà fra le tenebre la tua luce, la 
tua tenebra sarà come il meriggio». 

Questa luce è una partecipazione alla gloria del Signore, 
è l’irradiamento di un’esistenza trasfigurata dalla sua giustizia. 
Colui che conforma la propria volontà a quella di Dio è sempre 
più invaso dalla luce, una luce che lo accompagna e risplende 
dall’«aurora» fino al «meriggio», cioè in tutto il tempo di attività 
di un giorno.

Ma che cosa comporta questa «luce», in cosa consiste? «Se 
toglierai di mezzo a te l’oppressione, il puntare il dito e il parlare 
empio, se aprirai il tuo cuore all’affamato, se sazierai l’afflitto di 
cuore». Non sono dunque la cura esteriore di riti, i «merletti» 
– tanto spesso criticati da papa Francesco – o le pratiche di devo-
zione ciò che alimenta la «luce» di coloro che hanno scelto di se-
guire il Signore, di lasciarsi «trasfigurare» dalla sua luce, quanto 
l’amore verso l’altro, chiunque egli sia, imparando a riconoscere, 
smascherare e agire contro l’oppressione, prima interna e poi 
esterna; cioè prima all’interno delle nostre stesse realtà ecclesiali 
per poi essere davvero «autorevoli» e autentici nel denunciare 
quella «esterna», quella del mondo attorno a noi.

Ugualmente lo stesso discorso vale per «il puntare il dito e il 
parlare empio», per quello che, sempre papa Francesco, definiva 
i «chiacchiericci». A proposito di tutto questo permettetemi di 
riportare le sue parole, pronunciate in un discorso rivolto ai ve-
scovi della Sicilia nel 2022, ma che è rivolto a tutti coloro che si 
sentono parte della Chiesa del Signore.

Riguardo ai «merletti» così si esprimeva: «Ma carissimi, 
ancora i merletti, le bonete [berrette]…, ma dove siamo? Ses-
sant’anni dopo il Concilio! Un po’ di aggiornamento anche 
nell’arte liturgica, nella “moda” liturgica! Sì, a volte portare 

qualche merletto della nonna va, ma a volte. È per fare un 
omaggio alla nonna, no? Avete capito tutto, no?, avete capi-
to. È bello fare omaggio alla nonna, ma è meglio celebrare la 
madre, la santa madre Chiesa, e come la madre Chiesa vuole 
essere celebrata. E che la insularità non impedisca la vera rifor-
ma liturgica che il Concilio ha mandato avanti». E riguardo al 
«chiacchiericcio» ecco le sue parole: «Un’altra cosa… Questo 
non lo dico solo per la Sicilia, questo è universale: una del-
le cose che più distruggono la vita ecclesiale, sia la diocesi sia 
la parrocchia, è il chiacchiericcio, il chiacchiericcio che va in-
sieme all’ambizione. Vi daranno uno scritto che ha fatto un 
nunzio apostolico sul chiacchiericcio, lo chiama “parola abusa-
ta”. Noi non riusciamo a mandare via il chiacchiericcio: anche 
dopo una riunione: Ciao, ci salutiamo, e incomincia: “Hai visto 
cosa ha detto quello, quell’altro, quell’altro…”. Il chiacchieric-
cio è una peste che distrugge la Chiesa, distrugge le comunità, 
distrugge l’appartenenza, distrugge la personalità. E mi piace 
tanto l’immagine che ha messo nella copertina: c’è il segno del 
dito, che è il segno dell’identità, e uno che lo sfila, perché con il 
chiacchiericcio ti toglie l’identità, ti toglie l’appartenenza: que-
sto fa il chiacchiericcio, con noi».

Mi sembra che non ci sia un commento più concreto e chia-
ro a quanto il profeta Isaia esprime proprio con l’espressione «il 
puntare il dito e il parlare empio». 

Di contro, l’invito profetico è ad aprire «il tuo cuore all’affa-
mato» e a saziare «l’afflitto di cuore», un invito a prendersi cura 
dell’altro sia in senso materiale che in senso spirituale: non c’è 
infatti, solo una sofferenza fisica, materiale, c’è anche una soffe-
renza interiore, spesso meno visibile, ma non per questo meno 
dura e profonda.

Questa è la «luce», dunque, che il profeta annuncia e che 
risplende nel credente. E a questo punto, se andiamo alle parole 
che Gesù pronuncia nel Vangelo di oggi, ci troviamo di fronte a 
quello che potremmo definire un midrash (un commento esplica-
tivo) proprio del testo di Isaia: «Voi siete la luce del mondo; non 
può restare nascosta una città che sta sopra un monte, né si ac-
cende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul candela-
bro, e così fa luce a tutti quelli che sono nella casa. Così risplenda 
la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere 
buone e rendano gloria al Padre vostro che è nei cieli».

Di che cosa abbiamo dunque bisogno per «risplendere» dav-
vero? Una risposta ce la suggerisce ancora proprio la Scrittura: 
«Lampada per i miei passi è la tua Parola, luce sul mio cammi-
no» (Sal 119,105). Se il nostro cuore, la nostra mente e il nostro 
agire sono illuminati dalla Parola, possono davvero a loro volta 
«illuminare» coloro che incontriamo sulla nostra strada.

 
Sul Vangelo vedi anche il precedente commento Sale della ter-

ra, luce del mondo.

Michiel Sweerts, Vestire gli ignudi, 1661 circa. New York, The Met Fifth Avenue.

https://www.ilregno.it/blog/sale-della-terra-luce-del-mondo-ester-abbattista

